Een model voor aspecten van het emotionele
bewustzijn

Henk Barendregt
Katholieke Universiteit Nijmegen

8 mei 2000

1 Inleiding

Gebaseerd op ervaringen opgedaan tijdens intensieve vipassana meditatie trai-
ningen en op de traditionele (theravada) boeddhistische leer voor zover de er-
varingen ontbraken, is in Barendregt [1996] een model opgesteld voor zekere
aspecten van de menselijke geest. Met name worden de emotionele aspecten
van de geest behandeld, met als belangrijkste aandachtspunt het mechanisme
van vrees en begeerte—inclusief hun extreme waarden—en de bevrijding er-
van. Hoewel de theorie alleen maar in andere woorden de vier edele waarheden
weergeeft, is deze mogelijkerwijs toch van nut voor sommige meditatoren en
ook voor een wetenschappelijke onderbouwing van de boeddhistische leer.

In dit artikel zal deze theorie kort weergegeven worden. Daarna zal het
gehanteerde model iets verfijnd worden. Tenslotte zullen wegen aangegeven
worden waarlangs mogelijkerwijs een belangrijk deel van de theorie volgens de
natuurwetenschappelijke methode geverifieerd kan worden. Van één aspect van
de theorie, welke handelt over het nirwana, is het niet duidelijk hoe een volledige
wetenschappelijke onderbouwing mogelijk is. De these wordt uitgesproken dat
het nirwana de basis is van de ‘qualia’ van het bewustzijn, waarvoor er tot nu
toe nog geen plaats in het natuurwetenschappelijke model gevonden is.

2 Het model

De theorie in het geciteerde artikel wordt het ‘cover-up model’ van de menselijke
geest genoemd. Het gaat over ons potenti€le bewustzijn, dat wil zeggen over
mogelijke bewustzijnstoestanden. Iemand die op een bepaald moment geen
jeuk heeft, kan dat later wel krijgen. Daarom is ‘jeuk hebben’ een potenti€le
bewustzijnsinhoud. Voor iemand die op een gegeven moment wel jeuk heeft is
het een actuele bewustzijnsinoud. Het is van belang om de potentiéle bewust-
zijnsinhouden goed te kennen, aangezien het soms beter is te vermijden dat ze
actueel worden en verder omdat ze een verborgen maar sterke invloed op ons
kunnen uitoefenen.

Het eerste axioma van het model geeft aan dat er in ons potenti€le be-
wustzijn een bepaald fundamenteel proces zit. Het woord ‘proces’ duidt op



het dynamische aspect van het verschijnsel. Eigenlijk zijn al onze bewust-
zijnsinhouden processen, maar vaak beseffen we dat niet en beschouwen we ze
als statisch. Een nader onderzoek leert dat bijvoorbeeld jeuk uit dynamisch
wisselende bewustzijnsinhouden bestaat. Het fundamentele proces, dat in de
boeddhistische literatuur wordt aangeduid met ‘de drie karakteristieken van het
bestaan'’, heeft drie duidelijke eigenschappen. Het is chaotisch, ondragelijk en
onbeheersbaar?. Dat valt enorm tegen: de student van het boeddhisme had zich
iets heel verhevens voorgesteld bij de drie karakteristieken van het bestaan. De
leraar had nota bene nog gezegd dat het belangrijk was om deze als actueel
bewustzijn mee te maken. Het proces is zo negatief dat men het koste wat het
kost wil vermijden. Ondanks dat het proces zich in onze ‘eigen’ geest afspeelt,
zijn we daar niet toe in staat. Men gaat twijfelen aan onze eigen onafhankelijke
bestaan als persoon.

Het tweede axioma van het model is dat het fundamentele proces, athanke-
lijk van de omstandigheden, min of meer bedekt kan worden, zodat het geen
actueel bewustzijn meer is. Dit wordt in het model voorgesteld door de analogie
met een ‘versluierende’ vloeistof, waarin het proces geheel of gedeeltelijk wordt
ondergedompeld. Wordt het proces geheel bedekt, dan hebben wij het plezie-
rig; wordt het slechts gedeeltelijk bedekt, dan lijden we. Wanneer wij honger
krijgen, dan zakt de vloeistof ietsje; krijgen we het ook nog koud, dan zakt ze
verder; worden we daarna moe, dan gaat de vloeistof naar een behoorlijk lager
niveau. Als iemand dan tenslotte ook nog iets onaardigs tegen ons zegt, dan
kan het proces zo zichtbaar worden, dat we iets méeten doen. We moeten dan
eten, een trui aan trekken, gaan slapen of boos worden. In al deze gevallen
zal de vloeistof die het proces kan bedekken stijgen, zodat het proces uit het
actuele bewustzijn verdwijnt en we ons prettiger voelen.

Er zijn twee extreme waarden: het proces wordt geheel niet bedekt of het
proces wordt ruimschoots bedekt. Het eerste is de toestand van walging, zoals
bijvoorbeeld door Sartre [1938] in zijn gelijknamige boek beschreven wordt. Het
tweede is de toestand van gelukzaligheid, zoals beschreven in de mystiek (of ook
wel voorkomend in de erotische liefde, zoals we bij Baudelaire gezien hebben).

Het een en ander impliceert dat mensen koste wat het kost bepaalde om-
standigheden willen behouden. Het lijkt erop dat mensen aan hun favoriete
omstandigheden gehecht of zelfs verslaafd zijn. Dit is ook zo, maar de uitein-
delijke oorzaak is dat wij aan de versluierende vloeistof verslaafd zijn. Dit valt
het meest op bij mensen die drugs gebruiken. Door hen wordt de ‘vloeistof’
gewoon gekocht en ingenomen. Omdat het menselijke lichaam de vergelijkbare
stoffen dan minder aanmaakt, zullen zij wanneer de stof is uitgewerkt in een
toestand komen, waarin het proces voor een groot gedeelte zichtbaar is. Als
enige uitweg wordt er dan weer nieuwe vloeistof gekocht en ingenomen.

!Daarmee wordt het fenomenologische bestaan bedoeld, het bestaan zoals zich dat aan ons
voordoet.

2In het gedicht L ’invitation au voyage van Baudelaire, op muziek gezet door Duparc, wordt
een tegenovergestelde bewustzijnstoestand beschreven Luze, calme et volupté. Inderdaad, luxe
maakt ons leven gemakkelijk, het is het tegenovergestelde van onbeheersbaarheid; ‘calme’ is
het tegenovergestelde van de fluctuerende chaos; ‘volupté’ (prettig, wellustig) tenslotte is
tegenovergesteld aan ondragelijk.



Het is minder bekend, dat er een even hardnekkige verslaving plaats vindt
in de meeste mensen: de verslaving naar de door ons lichaam zelf aangemaakte
vloeistof. Doordat de productie hiervan afhangt van omstandigheden, zijn we
dan weer ‘verslaafd’ aan onze gewoontes, aan ons gedrag. Dit gedrag hoeft
niet altijd negatief te zijn. Sommigen zijn het aan voor de samenleving nuttig
gedrag. Anderen zijn het aan destructief gedrag. Maar in beide gevallen geldt
de wet van het karma: we willen doorgaan op een manier die we gewend zijn
en die voor ons de versluierende vloeistof produceert. De vloeistof waarmee het
proces verborgen wordt is daarmee in feite een symptomatisch medicijn. We
moeten het blijven slikken, want de ziekte wordt niet genezen.

Het derde axioma van het model zegt dat er naast het symptomatische me-
dicijn, bestaande uit de bedekkende vloeistof, ook een andere manier is om
het proces aan te pakken. Dit echte medicijn bestaat uit de ontwikkeling van
een aantal mentale vaardigheden door middel van meditatie oefeningen. Deze
komen erop neer dat men rustig blijft, zelfs tijdens momenten van onrust, dat
men goed geconcentreerd de verschijnselen in het actuele bewustzijn van een
afstandje observeert en tenslotte dat men bewust wordt van de zichzelf herha-
lende patronen erin. Door bewustwording krijgt men inzicht, in het Sanskriet
vipassana. Dit verklaart de naam van de meditatie methode. Gebeurt dit laat-
ste op de juiste manier, dan zullen deze patronen op den duur ophouden en
alleen pas weer beginnen, wanneer men daar bewust een besluit over neemt.
De ‘juiste manier’ houdt in dat alle aspecten van de zichzelf herhalende patro-
nen duidelijk gezien worden. Dat deze juiste manier niet meteen bereikt wordt
komt omdat de cyclus met emoties gepaard gaat. In feite vormen die emoties
een onderdeel van de cyclus. Ze worden echter vaak niet als zodanig ervaren:
ze voelen aan als een grondtoon, los van de verschijnselen. Zodra we echter
in voldoende detail zien dat de emoties, en mogelijk ook andere effecten zoals
reacties op die emoties, deel uitmaken van de cyclus, dan zal het automatisme
stoppen. Daarmee is dan een stuk van het proces getemd. Op deze manier
gebeurt dit met de eerste ‘grove’ cycli van het proces.

Pas daarna zal het proces, bestaande uit de drie fundamentele karakte-
ristieken van het bestaan, zich aan ons laten zien. Wanneer dit voor het eerst
gebeurt griezelen we meer dan in de beste horror film. De reden is niet dat er een
extern gevaar dreigt. De oorzaak komt van binnen: wij zien dat het statische
beeld als persoon, dat wij van onszelf hadden, een illusie is en dat wij alleen uit
een dynamisch proces bestaan. Eenmaal hier aangekomen wil de student van
de methode ermee ophouden, maar wordt door de leraar aangespoord verder
te gaan met de meditatie oefeningen. De student blijkt door ophouden met de
oefeningen ook niet in staat te zijn het proces van zich af te schudden. Daarom
wordt het pad naar de eliminatie van kleinere en grotere cycli uit het proces
voortgezet. Net zoals in de beginfase zijn daarbij vijf stoorzenders: haat (waar-
onder alle negatieve bewustzijnsinhouden gerekend worden), begeerte, twijfel,
rusteloosheid en slaperigheid. Met de vijf helpers (vertrouwen, doorzetting,
aandacht, concentratie en analyse) worden de stoorzenders te lijf gegaan. Het
is een gevecht van jewelste. Iedere keer denkt de student dat hij kan winnen.
Dat blijkt echter niet te lukken. Pas wanneer deze intentie los wordt gelaten
wordt de slag gewonnen. Niet door de student, maar wel ten gunste van de



student.

Vroeg of laat kan men dan aankomen bij de hoofdcyclus van het proces.
Deze is veel minder angstaanjagend dan de vorige. Pas wanneer men de angst
in zekere mate overwonnen heeft en in kalmte gelijkmoedig en zelfs met een
zeker extatisch gevoel nauwkeurig naar alles wat er zich voordoet kan kijken,
zonder in te grijpen in de verschijnselen, pas dan zal men hier aankomen. De
eliminatie van de hoofdcyclus heeft een onverwacht effect. Niet alleen houdt
deze cyclus op, enkele ogenblikken later (binnen een paar seconden) houden alle
overgebleven cycli op te draaien. Als een gebreide trui worden ze razendsnel uit
elkaar getrokken. De cycli waaruit het proces bestond komen niet meer terug.

Met de eliminatie van het proces is het pad van de zuivering van het bewust-
zijn nog niet voltooid. Er blijken namelijk in totaal vier van die fundamentele
processen te zijn, die alle geélimineerd moeten worden. De opeenvolgende eli-
minatie ervan hebben volgens het model de volgende mentale veranderingen tot
gevolg. 1. Eliminatie van geloof in gunstige bovennatuurlijke krachten, elimi-
natie van geloof in het zelf als constante entiteit, en eliminatie van persoonlijke
onzekerheid3. 2. Verdunning van haat en begeerte. 3. Eliminatie van haat en
begeerte. 4. Eliminatie van rusteloosheid, slaperigheid, verwaandheid, gehecht-
heid aan het bestaan en onwetendheid. De eliminatie van onwetendheid houdt
in, dat er in het potentiéle bewustzijn geen verborgen processen meer zijn die
ons beinvloeden. Er is echter ook geen normaal bewustzijn meer. Het enige dat
overblijft is het nirwana®, het zuivere bewustzijn, zonder bewustzijnsinhoud®.
Nadat het vierde proces is geélimineerd, moet men om verder te kunnen leven
een gedeelte van het proces weer aanschakelen. Doordat dit bewust gebeurt,
kan het resulterende proces op ieder willekeurig moment ook weer uitgeschakeld
worden.

Tot zover de beschrijving van het cover-up model, in iets andere woorden
en soms meer gedetailleerd beschreven, maar niet wezenlijk anders dan in Ba-
rendregt [1996].

3 Verfijning van het model

Het eendimensionale cover-up model

Indien het cover-up model een volledige beschrijving van de menselijke gemoeds-
toestanden zou zijn, dan zouden deze een ééndimensionale ruimte vormen (dat
wil zeggen door één getal beschreven kunnen worden, namelijk de hoogte van

3Die onzekerheid werd namelijk veroorzaakt doordat men de illusie van het zelf probeerde
te verdedigen. Wanneer men niet meer in dat zelf gelooft, hoeft er ook niets meer verdedigd
te worden en zo houdt de onzekerheid vanzelf op te bestaan.

“Het woord nirwana betekent ‘geblust’. Deze betekenis veroorzaakt ook weer een aantal
misverstanden bij mediterenden.

®0m de lezer te helpen zich dit voor te kunnen stellen, geven we de volgende vergelijking.
Men kan angst hebben en men kan verliefd zijn. Meestal is men ergens bang voor en is men
op iemand verliefd. Het kan echter ook voorkomen dat we een objectloze angst hebben. En
op momenten dat we erg gelukkig zijn kan het voorkomen dat we objectloos verliefd zijn. In
deze zin is het nirwana een objectloos bewustzijn.



de bedekkende vloeistof). Door te onderscheiden of de bedekkende vloeistof het
proces al dan niet bedekt kan men van positief en negatief bewustzijn spreken.

Dit is natuurlijk een simplificatie van de werkelijkheid. Op grond van een-
voudige introspectie weten we dat er meerdere manieren zijn om een positief of
negatief bewustzijn te hebben. Er is energie om te werken en er is verliefdheid;
er is angst en er is haat.

Het cover-up model is echter wel een belangrijke ééndimensionale projectie
van de potentiéle bewustzijn. De kracht van het proces is zo dramatisch dat
het gekend moet worden omdat het ons in grote mate beinvloedt. Het verklaart
onder andere waarom er verslaving aan onze gewoontes is.

Het meerdimensionale model

De aanpassing aan het cover-up model bestaat hierin dat er nu gepostuleerd
wordt dat er verschillende soorten van cover-up vloeistoffen zijn. We zou-
den kunnen zeggen dat ze verschillende ‘kleuren’ hebben. En hoewel dit weer
een vereenvoudiging is kunnen we in eerste instantie stellen dat de cover-up
vloeistof positief, neutraal of negatief gekleurd kan zijn. Hoewel dit weer een
ééndimensionale beschrijving is, wordt de beschrijving van onze gemoedstoe-
standen door samenwerking met de eerdere dimensie (het niveau van de vloei-
stof) nu tweedimensionaal. De wekelijkheid zal vast nog complexer zijn.

In het zo verkregen verfijnde cover-up model kunnen er nu minstens ne-
gen vormen van mogelijke bewustzijnstoestanden beschreven worden. Voor de
bedekkende vloeistof kan men alle mogelijke keuzes uit de ‘kleuren’ {positief,
neutraal, negatief} met die uit de niveaus {ruim dekkend, net dekkend, niet
dekkend} combineren. Dat niveau van de bedekkende vloeistof zou men met de
intensiteit van het gevoel kunnen vergelijken. Er ontstaan dan negen situaties.
Met een beetje creatieve fantasie kunnen de volgende voorbeelden van mogelijke
bewustzijnstoestanden gegeven worden.

ruim dekkend net dekkend niet dekkend
+ | workoholic, gewoon prettig gevorderd meditatief
verliefd, manisch

0 | mystiek gewoon neutraal | meditatief

— | sadomasochistisch, | gewoon onprettig | ondragelijk, overspannen,
fobisch, depressief gedepersonaliseerd

Vormen van bewustzijn

In het vakje (4, ruim dekkend)—waarbij de vloeistof dus met een positief ge-
voel correspondeert en het proces ruim bedekt—worden als voorbeeld gegeven
de bewustzijnstoestanden van iemand die workoholic, verliefd of manisch is.
Inderdaad ‘positieve’ bewustzijnstoestanden met een zekere stabiliteit vanwege
de ruime dekking. Het mystieke bewustzijn kan geclassificeerd worden onder
het vakje (0, ruim dekkend). Bij (—, ruim dekkend) hoort een bewustzijn dat
negatief maar relatief stabiel is. Als voorbeelden worden het sadomasochisti-
sche, fobische en depressieve bewustzijn genoemd. De drie vakjes in de kolom
(..., net dekkend) beschrijven het bekende alledaagse bewustzijn. De laatste



kolom beschrijft het bewustzijn waarin het proces gezien wordt. Dat gebeurt
meestal op een negatieve manier (en er ontstaat een ondragelijk, overspannen of
gedepersonaliseerd bewustzijn). Wanneer men een meditatief bewustzijn heeft
dan kan men het proces met een zekere gelijkmoedigheid ondergaan; dit wordt
bedoeld in het vakje (0, niet dekkend). Tenslotte slaat het vakje (+, niet dek-
kend) op het bewustzijn waarin men het proces ziet, maar waarin men dat in
rust en met een verheven bewustzijn doet. Deze toestand is zelfs een nodige
voorwaarde om het proces te laten stoppen.

Tijdens de uitleg van het cover-up model hierboven stelden we dat wanner
wij honger hebben, het koud hebben gekregen en moe zijn worden, de vloei-
stof behoorlijk gedaald is. Als tenslotte iemand ook nog iets onaardigs zegt,
dan moeten wij eten, een trui aantrekken, slapen of boos worden. In alle vier
gevallen zal de vloeistof stijgen. Het is duidelijk dat de stijging veroorzaakt
door eten, een trui aan trekken of slapen een positief effect op ons heeft. De
stijging veroorzaakt door boosworden heeft—ondanks dat het proces weer be-
dekt wordt—een negatief effect. De toestand waarin het proces bedekt is werd
echter in Barendregt [1996] als ‘prettig’ bewustzijn (desire) omschreven. Dit
lijkt een tegenspraak te zijn: boosheid is in strijd met een prettig bewustzijn.
Wij hebben hier echter met een van de bekende didactische moeilijkheden van
het boeddhisme te maken welke nadere aandacht verdient. De benamingen po-
sitief, neutraal en negatief zijn conventionele aanduidingen. Verliefdheid wordt
meestal een positief gevoel genoemd; boosheid een negatief gevoel. Vanuit een
oppervlakkige observatie zal een mystiek bewustzijn als neutraal bestempeld
kunnen worden: men is vrij van vrees en begeerte. Vanuit subjectief gezichts-
punt wordt een intens gevoel vaak als prettig ervaren. ‘Het is soms best lekker
boos te kunnen zijn’. Het sadomasochisme wordt conventioneel gezien als een
vorm van pervers gedrag, maar vanuit het subjectieve gevoel van een beoefenaar
is het ongetwijfeld prettig. Zelfs een depressie kan als prettig aanvoelen. Voor
fobische patiénten is de toestand van angst weliswaar niet gewenst, maar ze
krijgen weer een zekere greep op zichzelf en de omstandigheden door het object
van de fobie te vermijden. Daarmee voorkomen zij het ondragelijke aspect van
het proces. Anderen doen bovendien juist graag mee aan gevaarlijke sporten
waar angst een belangrijke rol in speelt.

Vanuit boeddhistisch standpunt wordt ieder gedrag, dat het niveau van
de bedekkende vloeistof verhoogt, ‘verlangen’ genoemd. Daar wordt dan wel
onmiddellijk bij gezegd, dat dit ‘verlangen’ niet tot echte vreugde leidt, maar
de oorzaak van lijden is. Het ware geluk zit niet in de waan van het gevoel, of
het nu positief, negatief of zelfs neutraal is, maar in de vermindering van het
proces. De bedekkende vloeistof is dan niet meer nodig en men is vrij (van de
omstandigheden). Daarom is zowel het zich prettig voelen door de positieve
vloeistof lust als door de negatieve vloeistof boosheid een oneigenlijke prettige
toestand gebaseerd op de illusie van beheersing van de omstandigheden. De
juiste prettige toestand wordt verkregen door “de verfrissende koelte van het
nirwana”.



Aanwijzingen voor het meerdimensionale model

Een belangrijke aanwijzing voor het aangepaste cover-up model is de beschrij-
ving in Barendregt [1988] van het volgende fenomeen. Tijdens de gedepersona-
liseerde toestand bleek er een ‘nooduitgang’ te zijn. Het was mogelijk om ogen-
blikkelijk een stabiel bewustzijn te krijgen, wanneer er een bepaald sterk gevoel
opgeroepen werd. Daarna werd het gevoel een integraal bestanddeel van de
resulterende stabiele bewustzijnstoestand. De eerste keer was er een lustgevoel.
Er ontstond inderdaad een stabiel bewustzijn, maar met interessante afwijkin-
gen. Bij het opscheppen van het eten werd steeds teveel genomen—ondanks dat
de ‘eigenaar’ van het bewustzijn dit niet wilde. Het stabiele bewustzijn geba-
seerd op lust werd daarom gezien als onwenselijk en werd afgebroken. Er trad
toen een nieuwe depersonalisatie op. De tweede nooduitgang was gebaseerd op
angst. Niet omdat deze emotie bewust opgeroepen werd; de angst verscheen
‘vanzelf’ omdat depersonaliseren geen pretje is. Het stabiele bewustzijn van een
fobicus was het resultaat®. Na dit bewustzijn geobserveerd te hebben werd het
afgebouwd. Weer trad een depersonalisatie op. De natuurlijke reactie was deze
keer boosheid: “Houdt dit depersonaliseren dan ook nooit op!” Er resulteerde
ogenblikkelijk een stabiel bewustzijn vol boosheid. Dat werd ook afgebouwd
en een stabiel bewustzijn gebaseerd op opmerkzaamheid werd ontwikkeld. Dat
was veel prettiger, maar het duurde een stuk langer om dit te bereiken.

De genoemde verschijnselen vormen geen echt bewijs dat het meerdimensio-
nale cover-up model correct is; ze maken het model wel plausibel. De juistheid
zal op een andere manier onderzocht moeten worden.

Compressie van het proces

Naast de verfijning van het model nog een andere toevoeging. In Barendregt
[1996] wordt de bewustzijnstoestand ‘vruchten van het pad’, bekend uit het klas-
sieke boeddhisme, gelijkgesteld in het cover-up model aan die toestand waarin
een proces net verdwenen is en een redelijk laag vloeistof niveau gemakkelijk
de overgebleven processen—die nog in gecomprimeerde vorm aanwezig zijn—
ruimschoots bedekt. Daarna moet het volgende proces toegestaan worden de
plaats in te nemen van het oude reeds geélimineerde proces om er aan te gaan
werken. Men verliest daarbij de vruchten van het pad. Dat wil zeggen dat
er dan een veel minder mooi bewustzijn ontstaat: het proces dat overwonnen
was leek terug te zijn (maar dat is niet zo, het is het volgende proces). In de
literatuur van het boeddhisme staat beschreven dat men kan wensen dat dat
nieuwe proces alleen tijdelijk groot wordt ten behoeve van de verdere zuivering.
Houdt men dan weer voor een periode op met het werk, dan zal het nieuwe pro-
ces weer de gecomprimeerde plaats innemen waar het ook was tijdens de eerste
toestand van ‘de vruchten van het pad’. Het is aan te raden deze procedure te
volgen, omdat men dan in de tussentijd dat men niet mediteert een zuiverder
bewustzijn heeft.

5Hiermee is de hypothese van mijn vader Barendregt [1982] fenomenologisch gestaafd. Deze
hypothese komt erop neer dat fobiéen ontstaan als cover-up van een depersonalisatie. Dat
depressie een andere mogelijke cover-up is heb ik niet ervaren, maar is een nieuwe hypothese.



4 Onderbouwing

Ten aanzien van het cover-up model zijn er de volgende wetenschappelijke vra-
gen, die om klassiek” empirische verificatie vragen.

1. Het proces. Bestaat het en hoe werkt het?

2. De cover-up. Bestaat het en hoe werkt het?

3. Zuivering van de geest. Bestaat het en hoe werkt het?
4. Nirwana. Bestaat het en hoe werkt het?

Deze vragen zullen nog nader geoperationaliseerd moeten worden. Samen met
de verificatie ervan zullen onderzoekers hierdoor beziggehouden worden voor
een belangrijk deel van de 21-ste eeuw. Wellicht is er zelfs meer tijd nodig.
Niet bezwaard door een carriere in de cognitiewetenschap of de neurofysiologie
durf ik een aantal speculatieve kwalitatieve vermoedens uit te spreken.

Het proces

Er is veel computationele kracht nodig om het menselijke bewustzijn draaiende
te houden. Het is vergelijkbaar met wat een moderne computer doet door mid-
del van zijn operating systeem. Hoewel de onderliggende neurale mechanismes
van de hersenen van de mens minder snel werken dan de hardware in een com-
puter, is de bandbreedte van onze input toch zeer groot. Onze zintuigen, met
name de ogen, hebben een hoge graad van parallelliteit. Nu is het zo dat wan-
neer een computer nuttig werk doet, de gebruiker niet kan waarnemen wat er
‘onder water’ gebeurt. Zouden de bitpatronen wel zichtbaar zijn, dan is het
systeem meestal ‘gecrashed’.

These: Tijdens de waarneming van het proces hebben wij toegang tot een laag
niveay van onze neurale activiteit.

Hiermee worden de drie aspecten van het proces verklaard. Immers, dat lage ni-
veau zal zeker chaotisch verlopen vanwege de reeds genoemde hoge bandbreedte
van onze zintuigen. Verder hebben wij dat niveau niet in de hand, evenmin als
dat een computer, die bijvoorbeeld een fabriek op geordende wijze aan het stu-
ren is, in de hand heeft welke bit-stromen er door hem lopen. Tenslotte licht
het voor de hand dat er sterke mechanismes in ons zijn, die willen voorkomen
dat wij onze neurale activiteit op laag niveau kunnen zien. Dit verklaart het
‘ondraagbare’ aspect ervan. Wellicht is het mogelijk en zinvol om een medite-
rende die het proces waarneemt te scannen met behulp van een van de moderne
apparaten, waarmee in het levende brein gekeken kan worden.

De cover-up

Wat zouden de mechanismen kunnen zijn om ons bewustzijn af te schermen
van de minder zinvolle informatie die aanwezig is in het proces? In de neuro-

"In tegenstelling tot de empirische fenomenologie toegepast in Barendregt [1988] and [1996].



fysiologie kent men als mechanisme voor de overdracht van informatie tussen
neuronen het oversturen van chemische boodschappers over een kleine afstand
bij de uiteinden (synapsen). Deze zogenaamde synaptische overdracht gaat zeer
snel en is in staat een signaal te versterken of te verzwakken. Daarnaast kent
men de zogenaamde volume overdracht, waarbij verschillende soorten chemische
boodschappers over langere afstanden door de hersens stromen en op afstand
hun werk doen. Dat werk bestaat uit een modificatie van de synaptische over-
dracht; hierdoor kunnen signalen zelfs gestopt worden.

These: Volume overdracht is het mechanisme dat het proces op verschillende
manieren onderdrukt. De vele chemische boodschappers die hiervoor mogelijk
zign bepalen de vele kleuren van de cover-up vloeistof.

Wellicht is het mogelijk om mediterenden te onderzoeken tijdens verschillende
fasen van hun meditatie en aan te tonen dat de concentratie van chemische
boodschappers in belangrijke mate afhangt van de bewustzijnsfasen waarin zij
zich bevinden. De algemeen bekende relatief lange tijd waarmee een emotie be-
klijft is consistent met de afbraaktijd van sommige chemische boodschappers.
De rol van de liquor® kan wellicht belangrijk zijn voor de volume overdracht.
Fenomenologische evidentie hiervoor is het volgende. Tijdens het superbewust-
zijn, beschreven in Barendregt [1988], is men in een toestand waarin sterke
pijn nog wel goed voelbaar is, maar niet meer als erg ervaren wordt. Hetzelfde
verschijnsel treedt up wanneer er endorfine in de liquor wordt ingebracht.

Het is bekend uit het leven dat een emotie snel omgezet kan worden in een
andere ‘tegengestelde’ emotie. Verliefdheid kan jaloezie worden; een manie kan
overgaan in een depressie en andersom. Het zou mooi zijn als dit verschijnsel
uiteindelijk verklaard kan worden uit concentratieverschuivingen tussen de ver-
schillende chemische boodschappers die een rol spelen in de volume overdracht.

De zuivering

Meditatieoefeningen lijken zeer eenvoudig: opletten op de gewaarwording van
het ademhalen tijdens het zitten en op de gewaarwording van de voetstappen
tijdens het lopen. Hoe kan het nu zo zijn, dat deze oefeningen een zuiverend
effect hebben? In werkelijkheid zijn de oefeningen meer complex. Men moet
met de juiste aandacht opletten op de verschillende componenten van het be-
wustzijn: input, gevoel, cognitie en output. Op alles wat er zich maar voordoet.
Daarbij is het belangrijk toeschouwer te zijn en de loop der gebeurtenissen niet
te beinvloeden. Omdat de zithouding niet prettig is (men zit met opgevouwen
benen en dat gaat pijn doen) blijkt dat een behoorlijke opgave te zijn.

Het is bekend dat de hersenen plastisch zijn. Door het aanmaken van nieuwe
neurale verbindingen kunnen nieuwe circuits ontstaan. Dit gebeurt bijvoorbeeld
wanneer wij een nieuwe mechanische beweging (zoals fietsen) gaan leren. Schuin
door de bocht fietsen is een moeilijke opgave waar onze hersenen echter al op
jonge leeftijd goed toe in staat zijn. De meditatieoefeningen richten zich op de

8Een vloeistof die door holtes in het brein stroomt en in kontakt staat met belangrijke
schakel-centra.



snel wisselende fenomenen welke voortdurend aanwezig zijn. Uiteindelijk zal
men op deze manier het proces met de drie eigenschappen zien. De bedoeling
van dit alles is dat het mechanisme van het lijden begrepen wordt. Het uit-
gangspunt daarbij is dat het lijden in ons aangemaakt wordt; door het intuitief
te begrijpen kunnen we het wellicht verminderen of zelfs uitschakelen. Deze
vorm van begrijpen is niet rationeel. Een vijfjarig kind dat kan fietsen zal de
wetten van de mechanica waarmee een mooie bocht gemaakt wordt niet ratio-
neel begrijpen. Maar op intuitief niveau begrijpt hij of zij perfect hoe schuin
je door de bocht kunt fietsen zonder te vallen. Het is dit intuitieve begrip van
het mechanisme van het lijden waarnaar het onderzoek van de meditator op
uit is. Wanneer wij rustig en met overgave naar het proces kijken is het mo-
gelijk, dat er een zodanig terugkoppelingsmechanisme ontwikkeld wordt dat de
automatismes verbroken worden.

Het zal moeilijk zijn om de precieze werking van deze zuivering vast te
leggen, omdat het terugkoppelingsmechanisme subtiel is. Evenzo zal het moei-
lijk zijn om een verschil te zien tussen een brein dat kan fietsen en hetzelfde
brein toen het nog niet kon fietsen. Maar het effect van de zuivering is wellicht
gemakkelijker aantoonbaar. Het waarnemen van het proces is namelijk zeer
dramatisch. Na de zuivering zal er wellicht een duidelijk meetbare verminderde
neurale activiteit zijn, terwijl de proefpersoon toch onder dezelfde omstandig-
heden verkeerd.

These: Aandacht kan gewoontes, die vastgelegd zijn in neurale circuits, door-
breken en heeft als zodanig een zuiverende werking op het bewustzijn. Iemand
die op een gegeven moment een proces geélimineerd heeft, bezit een meetbaar
andere hersenactiviteit dan daarvoor.

Andere evidentie voor de effectiviteit van de ontwikkeling van aandacht komt
van Kabat-Zinn [1991]. Hierin wordt beschreven hoe de methode gebruikt kan
worden voor verschillende vormen van mentale therapie.

Het nirwana

Dit betreft het meest originele aspect van het boeddhisme (en het cover-up
model): er is een volkomen zuiver bewustzijn. Dit lijkt haast wel onmogelijk.
Men zal best willen aannemen dat een zekere verbetering van het bewustzijn
tot de mogelijkheden behoort, maar dat men hierin een hoogste graad kan
bereiken lijkt op zijn zachts uitgedrukt verwaand. Dit heeft te maken met weer
een andere didactische moeilijkheid van het boeddhisme. In deze leer zegt men
vaak: “Er wordt helemaal niets bereikt”. Het werkt vaak verwarrend voor de
student, maar de uitleg is eenvoudig. De zuivering van de geest bestaat niet
uit het verzamelen van aantekeningen voor goed gedrag, maar uit het uitdoven
van de oorzaak van slecht gedrag. Daarom is de volledig gezuiverde geest geen
maximale toestand; het is een minimale toestand en dus haalbaar.

Het zal zeker interessant zijn een brein te scannen dat alle vier proces-
sen heeft uitgedoofd. Zo'n brein is alleen moeilijk te vinden®. Vroeg of laat

9Dit in twee betekenissen: de bezitters ervan zijn schaars en verder zijn zij moeilijk detec-

10



zal er vast wel iemand die het pad voltooid heeft, door zijn leraar naar een
scan gestuurd worden, zeker nu er actieve belangstelling bestaat vanuit het
boeddhisme—onder andere bij de huidige Dalai Lama—voor de westerse we-
tenschap.

Ook al kan het nirwana als toestand van maximale zuiverheid begrepen wor-
den, er blijft een fundamenteel probleem dat een beter begrip van het nirwana
in de weg staat. Tijdens de toestand van het nirwana blijft er een vorm van ob-
jectloos bewustzijn over. Om echter verder te leven moet men weer een (klein)
proces bewust aanzetten. Men lijdt dan weer, maar men kan dan wel naar de
bakker gaan en andere nuttige handelingen verrichten. Waarschijnlijk draait er
tijdens de toestand van het nirwana nog een klein mini operating system. Dit is
vereist om weer een proces aan te zetten, dat nodig is om verder te leven. Het
zou overigens zo kunnen zijn dat dit mini systeem niet van neurale oorsprong
is maar gecodeerd wordt in een aantal lichaamlijke processen.

Maar daar licht het probleem niet. De vraag is hoe het nirwana, een ob-
jectloos bewustzijn, tot stand komt. Dit is volkomen onduidelijk. Op zichzelf
is er een filosofische behoefte aan een dergelijk begrip. Wij raken hier het
‘moeilijke’ bewustzijnsprobleem (the hard problem, zie Chalmers [1996]). Het
‘gemakkelijke’ bewustzijnsprobleem bestaat uit de opgave van het vinden van
een (neuro)fysiologische beschrijving en verklaring van de volledige werking van
de menselijke hersenen. Hoewel we waarschijnlijk nog minstens een paar hon-
derd jaar nodig hebben om deze taak te volbrengen, is het in principe denkbaar
dat dit gebeuren kan. Het moeilijke bewustzijnsprobleem is dan echter nog niet
noodzakelijkerwijs opgelost. Want ook al wordt de activiteiten van de hersenen
volledig begrepen, dan zouden deze ook ‘in het donker’ plaats kunnen vinden:
zonder dat er bewustzijn is. Wij hebben echter de indruk dat ons bewustzijn
‘echt’ is. Het moeilijke bewustzijnsprobleem, stelt ten aanzien van die indruk de
vraag hoe het komt dat wij dat echte bewustzijn hebben (of denken te hebben).
Het gemakkelijke probleem lost de vragen op tot op het niveau vergelijkbaar
met dat van een digitale videorecorder gekoppeld aan een computer. Bij ons
lijkt het dat er meer gebeurd en de vraag is of dat zo is en wat dat dan is.

Men kan ten aanzien van het moeilijke probleem ook de houding hebben
dat een voldoende hoge opstapeling van cognitieve processen—zeg maar een
videorecorder met voldoende computerkracht erachter—vanzelf een bewustzijn
creéert dat als echt aanvoelt. Dat met andere woorden het moeilijke probleem
een schijnprobleem is en dat er alleen het ‘eenvoudige’ probleem is (dat al moei-
lijk genoeg is). Zie bijvoorbeeld Dennett [1992] voor een dergelijke houding.
Andere filosofen, en de meeste leken, vinden deze houding op grond van in-
trospectie onaanvaardbaar. Het door ons beleefde bewustzijn heeft kwaliteiten
van echtheid (de zogenaamde ‘qualia’), waarvan men zich niet kan voorstellen
dat een computer, met hoeveel lagen van terugkoppeling dan ook, deze kan
bezitten. Na lang beraad heb ik de neiging—meer durf ik niet te zeggen—mij
aan te sluiten bij deze laatste groep.

Vanuit deze stellingname, dat er een duidelijk maar ongrijpbaar bewustzijn
is dat tot nu toe niet in het huidige natuurwetenschappelijke wereldbeeld inge-

teerbaar; het is moeilijk aan hen te zien dat zij het werk voltooid hebben.

11



past kan worden, is de volgende these aanlokkelijk.

These: Het nirwana, in de zin van een objectloos bewustzijn, is de onderliggende
basis voor het menselijke bewustzijn met zijn qualia. Het is voor alle mensen
gelijk, maar iedereen gebruikt het op een gedifferentiéerde manier voor zijn of
haar persoonlijke bewustzijn.

Men kan denken aan dia’s die de verschillende persoonlijke vormen van bewust-
zijn voorstellen, die door een en de zelfde lichtbron ‘tot leven’ worden gebracht,
wanneer ze op een scherm geprojecteerd worden.

Het is niet duidelijk wat voor verschijnsel het nirwana is. Op zichzelf is dat
geen bezwaar: zo kennen we ook ons bewustzijn van minuut tot minuut, zonder
te kunnen zeggen wat het is. Maar uiteindelijk zal er een incorporatie moeten
komen van het nirwana binnen het natuurwetenschappelijke wereldbeeld, dat
daarbij waarschijnlijk aangepast zal moeten worden. Hoe dit gebeuren moet is
nog volstrekt onduidelijk.

Referenties

Barendregt, H.P. [1988]. Buddhist phenomenology, in: M. dalla Chiara (ed.),
Proceedings of the Conference on Topics and Perspectives of Contemporary
Logic and Philosophy of Science, Clueb, Bologna, pp. 37-55.

Barendregt, H.P. [1996]. Mysticism and beyond, Buddhist Phenomenology II,
The Eastern Buddhist, new series, vol. XXIX, pp. 262-287.

Barendregt, J.T. [1982]. Fobiéen en verwante angsten, De zielenmarkt, Boom,
Meppel, chapter 11.

Chalmers, D.J. [1996]. The conscious mind, Oxford University Press.
Dennett, D. [1992]. Consciousness ezplained, Penguin.
Kabat-Zinn, J. [1991]. Full Catastrophe Living, Dell.

Sartre, J.-P. [1938]. La Nausée, Gallimard.

12



