Een model voor aspecten van het emotionele bewustzijn'
Henk Barendregt

Radboud Universiteit Nijmegen

1. Inleiding

Gebaseerd op ervaringen opgedaan tijdens intensieve vipassana meditatie trainingen en op de
traditionele (Theravada) Boeddhistische leer voor zover de ervaringen ontbraken, is in Barendregt
[1996] een model opgesteld voor zekere aspecten van de menselijke geest. Met name worden de
emotionele aspecten van de geest behandeld, met als belangrijkste aandachtspunt het mechanisme van
vrees en begeerte—inclusief hun extreme waarden—en de bevrijding ervan. Hoewel de theorie alleen
maar in andere woorden de vier edele waarheden weergeeft, is deze mogelijkerwijs toch van nut voor
sommige meditatoren en ook voor een wetenschappelijke onderbouwing van de Boeddhistische leer.

In dit artikel zal deze theorie kort weergegeven worden. Daarna wordt het gehanteerde model
iets verfijnd. Tenslotte worden wegen aangegeven waarlangs mogelijkerwijs een belangrijk deel van de
theorie volgens de natuurwetenschappelijke methode geverifieerd kan worden. Van één aspect van de
theorie, welke handelt over het nirwana, is het niet duidelijk hoe een volledige wetenschappelijke
onderbouwing mogelijk is. De these wordt uitgesproken dat het nirwana de basis is van de ‘qualia’ van
het bewustzijn, waarvoor er tot nu toe nog geen plaats in het natuurwetenschappelijke model gevonden
is.

2. Het model

De theorie in het geciteerde artikel wordt het ‘cover-up model’ van de menselijke geest genoemd. Het
gaat over ons potenti€le bewustzijn, dat wil zeggen over mogelijke bee wustzijnstoestanden. Iemand
die op een bepaald moment geen jeuk heeft, kan dat later wel krijgen. Daarom is ‘jeuk hebben’ een
potenti€le bewustzijnsinhoud. Voor iemand die op een gegeven moment wel jeuk heeft is het een
actuele bewustzijnsinhoud. Het is van belang om de potentiéle bewustzijnsinhouden goed te kennen,
aangezien het soms beter is te vermijden dat ze actueel worden en verder omdat ze een verborgen maar
sterke invloed op ons kunnen uitoefenen.

Het eerste axioma van het model geeft aan dat er in ons potentiéle bewustzijn een bepaald
fundamenteel proces zit. Het woord ‘proces’ duidt op het dynamische aspect van het verschijnsel.
Eigenlijk zijn al onze bewustzijnsinhouden processen, maar vaak beseffen we dat niet en beschouwen
we ze als statisch. Een nader onderzoek leert dat bijvoorbeeld jeuk uit dynamisch wisselende
bewustzijnsinhouden bestaat. Het fundamentele proces, dat in de Boeddhistische literatuur wordt
aangeduid met ‘de drie karakteristieken van het bestaan®’, heeft drie duidelijke eigenschappen. Het is
chaotisch, ondragelijk en onbeheersbaar’. Voor de meditator is dat een grote tegenvaller: deze had zich
iets heel verhevens voorgesteld bij de drie karakteristicken van het bestaan. De leraar had nota bene

1 Artikel voltooid mei 2000. Toekomstige Engelse versie: Buddhist Phenomenology, Part I11.

2 Daarmee wordt het fenomenologische bestaan bedoeld, het bestaan zoals zich dat aan ons voordoet.

3 In het gedicht L'invitation au voyage van Baudelaire, op muziek gezet door Duparc, wordt een tegenovergestelde
bewustzijnstoestand beschreven Luxe, calme et volupté. Inderdaad, /uxe maakt ons leven gemakkelijk, het is het
tegenovergestelde van onbeheersbaarheid; calme is het tegenovergestelde van de fluctuerende chaos; volupté (prettig,
wellustig) tenslotte is tegenovergesteld aan ondragelijk.



nog gezegd dat het belangrijk was om deze als actueel bewustzijn mee te maken. Het proces is zo
negatief dat men het koste wat het kost wil vermijden. Daar zijn we niet toe in staat, ondanks dat het
proces zich in onze ‘eigen’ geest afspeelt. Men gaat twijfelen aan het eigen onafhankelijke bestaan als
persoon.

Het tweede axioma van het model is dat het fundamentele proces, athankelijk van de
omstandigheden, min of meer bedekt (onderdrukt) kan worden, zodat het geen actueel bewustzijn meer
is. Dit wordt in het model weergegeven door het proces voor te stellen als iets dat plaats vindt in een
doorzichtige vat. Daarbij vindt de onderdrukking plaats door een ‘versluierende’ vloeistof in het vat te
gieten, waarbij het proces geheel of gedeeltelijk wordt ondergedompeld. Wordt het proces geheel
bedekt, dan hebben wij het plezierig; wordt het slechts gedeeltelijk bedekt, dan lijden we. Wanneer wij
honger krijgen, dan zakt de vloeistof ietsje; krijgen we het ook nog koud, dan zakt ze verder; worden
we daarna moe, dan gaat de vloeistof naar een behoorlijk lager niveau. Als iemand dan tenslotte ook
nog iets onaardigs tegen ons zegt, dan kan het proces zo zichtbaar worden, dat we iets m’eten doen. We
moeten dan eten, een trui aantrekken, gaan slapen of boos worden. In al deze gevallen zal de vloeistof
die het proces kan bedekken stijgen, zodat het proces uit het actuele bewustzijn verdwijnt en we ons
prettiger voelen.

Er zijn twee extreme waarden: het proces wordt geheel niet bedekt of het proces wordt
ruimschoots bedekt. Het eerste is de toestand van walging, vergelijkbaar met die welke door Sartre
[1938] in zijn gelijknamige boek beschreven wordt. Het tweede is de toestand van gelukzaligheid, zoals
beschreven in de mystiek (of ook wel voorkomend in de erotische liefde, zoals we bij Baudelaire zullen
zien).

Het een en ander impliceert dat mensen koste wat het kost bepaalde omstandigheden willen
behouden: die welke gunstig zijn voor voldoende veel bedekkende vloeistof. Het lijkt er op dat mensen
aan hun favoriete omstandigheden gehecht of zelfs verslaafd zijn. Dit is ook zo, maar de uiteindelijke
oorzaak is dat wij aan de versluierende vloeistof verslaafd zijn. Dit valt het meest op bij mensen die
drugs gebruiken. Door hen wordt de ‘vloeistof” gewoon gekocht en ingenomen. Omdat het menselijke
lichaam de vergelijkbare stoffen dan minder aanmaakt, zullen zij wanneer de stof is uitgewerkt in een
toestand komen, waarin het proces voor een groot gedeelte zichtbaar is. Als enige uitweg wordt er dan
weer nieuwe vloeistof gekocht en ingenomen.

Het is minder bekend, dat er een even hardnekkige verslaving plaats vindt in de meeste mensen:
de verslaving naar de door ons lichaam zelf aangemaakte vloeistof. Doordat de productie hiervan
afhangt van omstandigheden, zijn we dan weer ‘verslaafd’ aan onze gewoontes, aan ons gedrag. Dit
gedrag hoeft niet altijd negatief te zijn. Sommigen zijn gehecht aan voor de samenleving nuttig gedrag.
Anderen zijn het aan destructief gedrag. Maar in beide gevallen geldt de wet van het karma: we willen
doorgaan op een manier die we gewend zijn en die voor ons de versluierende vloeistof produceert. De
vloeistof waarmee het proces verborgen wordt is daarmee in feite een symptomatischmedicijn. We
moeten het blijven slikken, want de ziekte wordt niet genezen.

Het derde axioma van het model zegt dat er naast het symptomatische medicijn, bestaande uit
de bedekkende vloeistof, ook een andere manier is om het proces aan te pakken. Dit echte medicijn
bestaat uit de ontwikkeling van een aantal mentale vaardigheden door middel van meditatie oefeningen.
Deze komen erop neer dat men rustig blijft, zelfs tijdens momenten van onrust, dat men goed
geconcentreerd de verschijnselen in het actuele bewustzijn van een afstandje observeert en tenslotte dat
men bewust wordt van de zichzelf herhalende patronen erin. Door bewustwording krijgt men inzicht, in
het Pali* vipassana. Dit verklaart de naam van de meditatie methode. Ontwikkelt men inzicht op de
juiste manier, dan zullen deze patronen op den duur ophouden en alleen pas weer beginnen, wanneer

4 Taal waarin de klassiek Boeddhistische teksten geschreven zijn.

2



men daar bewust een besluit over neemt. De ‘juiste manier’ houdt in dat alle aspecten van de zichzelf
herhalende patronen duidelijk gezien worden. Dat deze juiste manier niet meteen bereikt wordt komt
omdat de cyclus met emoties gepaard gaat. In feite vormen die emoties een onderdeel van de cyclus. Ze
worden echter vaak niet als zodanig ervaren: ze voelen aan als een grondtoon, los van de
verschijnselen. Zodra we echter in voldoende detail zien dat de emoties, en mogelijk ook andere
effecten zoals reacties op die emoties, deel uitmaken van de cyclus, dan zal het automatisme stoppen.
Daarmee is dan een stuk van het proces getemd. Op deze manier gebeurt dit met een aantal ‘grove’
cycli van het proces.

Pas daarna zal het proces, bestaande uit de drie fundamentele karakteristieken van het bestaan,
zich aan ons laten zien. Wanneer dit voor het eerst gebeurt griezelen we meer dan in de beste horror
film. De reden is niet dat er een extern gevaar dreigt. De oorzaak komt van binnen: wij zien dat het
statische beeld als persoon, dat wij van onszelf hadden, een illusie is en dat wij alleen uit een
dynamisch proces bestaan. Eenmaal hier aangekomen wil de student van de methode ermee ophouden,
maar wordt door de leraar aangespoord verder te gaan met de meditatie oefeningen. De student blijkt
door ophouden met de oefeningen ook niet in staat te zijn het proces van zich af te schudden. Daarom
wordt het pad naar de eliminatie van kleinere en grotere cycli uit het proces voortgezet. Net zoals in de
beginfase zijn daarbij vijf stoorzenders: haat (waaronder alle negatieve bewustzijnsinhouden gerekend
worden), begeerte, twijfel, rusteloosheid en slaperigheid. Met de vijf helpers (vertrouwen, doorzetting,
aandacht, concentratie en analyse) worden de stoorzenders te lijf gegaan. Het is een gevecht van
jewelste. Iedere keer denkt de student dat hij kan winnen. Dat blijkt echter niet te lukken. Pas wanneer
deze intentie los wordt gelaten wordt de slag gewonnen. Niet door de student, maar wel ten gunste van
de student.

Vroeg of laat kan men dan aankomen bij de hoofd-cyclus van het proces. Deze is veel minder
angstaanjagend dan de vorige. Pas wanneer men de angst in zekere mate overwonnen heeft en in
kalmte gelijkmoedig en zelfs met een zeker extatisch gevoel nauwkeurig naar alles wat er zich
voordoet kan kijken, zonder in te grijpen in de verschijnselen, kan men bij de hoofd-cyclus aankomen.
De eliminatie ervan heeft een onverwacht effect. Niet alleen houdt deze cyclus op, enkele ogenblikken
later (binnen een paar fracties van een seconden) houden alle overgebleven cycli op te draaien. Als een
gebreide trui worden ze razendsnel uit elkaar getrokken. De cycli waaruit het proces bestond komen
niet meer terug.

Met de eliminatie van het proces is het pad van de zuivering van het bewustzijn nog niet
voltooid. Er blijken namelijk in totaal vier van die fundamentele processen te zijn, die alle geé€limineerd
moeten worden. De opeenvolgende eliminatie ervan hebben volgens het model de volgende mentale
veranderingen tot gevolg. 1. Eliminatie van geloof in gunstige bovennatuurlijke krachten, eliminatie
van geloof in het zelf als constante entiteit, en eliminatie van persoonlijke onzekerheid’. 2. Verdunning
van haat en begeerte. 3. Eliminatie van haat en begeerte. 4. Eliminatie van rusteloosheid, slaperigheid,
verwaandheid, gehechtheid aan het bestaan en onwetendheid. De eliminatie van onwetendheid houdt
in, dat er in het potenti€¢le bewustzijn geen verborgen processen meer zijn die ons beinvloeden. Er is
echter ook geen normaal bewustzijn meer. Het enige dat overblijft is het nirwana®, het zuivere
bewustzijn, zonder bewustzijnsinhoud’. Nadat het vierde proces is geélimineerd, moet men om verder

5 Die onzekerheid werd namelijk veroorzaakt doordat men de illusie van het zelf probeerde te verdedigen. Wanneer men

niet meer in dat zelf gelooft, hoeft er ook niets meer verdedigd te worden en zo houdt de onzekerheid vanzelf op te bestaan.

6 Het woord nirwana betekent “geblust'. Deze betekenis veroorzaakt ook weer een aantal misverstanden bij mediterenden.
Het klinkt negatief. Bedoeld wordt dat het ‘zwarte vuur' van de negatieve bewustzijnstoestanden geblust is.

7 Om de lezer te helpen zich dit voor te kunnen stellen, geven we de volgende vergelijking. Men kan angst hebben en men
kan verliefd zijn. Meestal is men ergens bang voor en meestal is men op iemand verliefd. Het kan echter ook voorkomen
dat we een objectloze angst hebben. En op momenten dat we erg gelukkig zijn kan het voorkomen dat we objectloos
verliefd zijn. In deze zin is het nirwana een objectloos bewustzijn.

3



te kunnen leven een gedeelte van het proces weer aanzetten. Doordat dit bewust gebeurt, kan het
resulterende proces op ieder willekeurig moment ook weer uitgeschakeld worden.

Tot zover de beschrijving van het cover-up model, in iets andere woorden en soms meer
gedetailleerd beschreven, maar niet wezenlijk anders dan in Barendregt [1996].

3. Verfijning van het model

Het eendimensionale cover-up model

Indien het cover-up model een volledige beschrijving van de menselijke gemoedstoestanden zou zijn,
dan zouden deze een ééndimensionale ruimte vormen (dat wil zeggen door één getal beschreven
kunnen worden, namelijk de hoogte van de bedekkende vloeistof). Door te onderscheiden of de
bedekkende vloeistof het proces al dan niet bedekt kan men van positief en negatief bewustzijn
spreken.

Dit is natuurlijk een simplificatie van de werkelijkheid. Op grond van eenvoudige introspectie
weten we dat er meerdere manieren zijn om een positief of negatief bewustzijn te hebben. Er is energie
om te werken en er is verliefdheid; er is angst en er is haat.

Het cover-up model is echter wel een belangrijke ééndimensionale projectie van het potentiéle
bewustzijn. De kracht van het proces is zo dramatisch dat het gekend moet worden omdat het ons in
grote mate beinvloedt. Het verklaart onder andere waarom er verslaving aan onze gewoontes is.

Het meerdimensionale model

De aanpassing aan het cover-up model bestaat hierin dat er nu gepostuleerd wordt dat er verschillende
soorten van cover-up vloeistoffen zijn. We zouden kunnen zeggen dat ze verschillende ‘kleuren’
hebben. En hoewel dit weer een vereenvoudiging is kunnen we in eerste instantie stellen dat de cover-
up vloeistof positief, neutraal of negatief gekleurd kan zijn. Hoewel dit weer een ééndimensionale
beschrijving is, wordt de beschrijving van onze gemoedstoestanden door samenwerking met de eerdere
dimensie (het niveau van de vloeistof) nu tweedimensionaal. De wekelijkheid zal vast nog complexer
zijn.

In het zo verkregen verfijnde cover-up model kunnen er nu minstens negen vormen van
mogelijke bewustzijnstoestanden beschreven worden. Voor de bedekkende vloeistof kan men alle
mogelijke keuzes uit de ‘kleuren’ {positief, neutraal, negatief} met die uit de niveaus {ruim dekkend,
net dekkend, niet dekkend} combineren. Dat niveau van de bedekkende vloeistof zou men met de
intensiteit van het gevoel kunnen vergelijken. Er ontstaan dan negen situaties. Met een beetje creatieve
fantasie kunnen de volgende voorbeelden van mogelijke bewustzijnstoestanden gegeven worden. + 0 —
ruim dekkend workaholic, verliefd, manisch mystiek sadomasochistisch, fobisch, hatend, depressief net
dekkend gewoon prettig gewoon neutraal gewoon onprettig niet dekkend gevorderd meditatief
meditatief ondragelijk, overspannen, gedepersonaliseerd.

Ruim dekkend Net dekkend Niet dekkend
+ workaholic, verliefd, manisch gewoon prettig gevorderd meditatief
0 mystiek gewoon neutraal meditatief
- sadomasochistisch, fobisch, hatend, gewoon onprettig ondragelijk, overspannen,
depressief gedepersonaliseerd

Figuur 1: Vormen van bewustzijn



In het vakje (+, ruim dekkend)—waarbij de vloeistof dus met een positief gevoel correspondeert en het
proces ruim bedekt—worden als voorbeeld gegeven de bewustzijnstoestanden van iemand die
workaholic, verliefd of manisch is. Inderdaad ‘positieve’ bewustzijnstoestanden met een zekere
stabiliteit vanwege de ruime dekking. Het mystieke bewustzijn kan geclassificeerd worden onder het
vakje (0, ruim dekkend). Bij (—, ruim dekkend) hoort een bewustzijn dat negatief maar relatief stabiel
is. Als voorbeelden worden het sadomasochistische, fobische, hatende en depressieve bewustzijn
genoemd. De drie vakjes in de kolom (net dekkend) beschrijven het bekende alledaagse bewustzijn. De
laatste kolom beschrijft het bewustzijn waarin het proces gezien wordt. Dat gebeurt meestal op een
negatieve manier (en er ontstaat een ondragelijk, overspannen of gedepersonaliseerd bewustzijn).
Wanneer men een meditatief bewustzijn heeft dan kan men het proces met een zekere gelijkmoedigheid
ondergaan; dit wordt bedoeld in het vakje (0, niet dekkend). Tenslotte slaat het vakje (+, niet dekkend)
op het bewustzijn waarin men het proces ziet, maar waarin men dat in rust en met een verheven
bewustzijn doet. Deze toestand is zelfs een nodige voorwaarde om het proces te laten stoppen.

Tijdens de uitleg van het cover-up model hierboven stelden we dat wanner wij honger hebben,
het koud hebben gekregen en moe zijn worden, de vloeistof behoorlijk gedaald is. Als tenslotte iemand
ook nog iets onaardigs zegt, dan moeten wij eten, een trui aantrekken, slapen of boos worden. In alle
vier gevallen zal de vloeistof stijgen. Het is duidelijk dat de stijging veroorzaakt door eten, een trui aan
trekken of slapen een positief effect op ons heeft. De stijging veroorzaakt door boos worden heeft—
ondanks dat het proces weer bedekt wordt—een negatief effect. De toestand waarin het proces bedekt is
werd echter in Barendregt [1996] als ‘prettig’ bewustzijn (desire) omschreven. Dit lijkt een tegenspraak
te zijn: boosheid is in strijd met een prettig bewustzijn. Wij hebben hier echter met een van de bekende
didactische moeilijkheden van het Boeddhisme te maken welke nadere aandacht verdient. De
benamingen positief, neutraal en negatief zijn conventionele aanduidingen. Verliefdheid wordt meestal
een positief gevoel genoemd; boosheid een negatief gevoel. Vanuit een oppervlakkige observatie zal
een mystiek bewustzijn als neutraal bestempeld kunnen worden: men is vrij van vrees en begeerte.
Vanuit subjectief gezichtspunt wordt een intens gevoel vaak als prettig ervaren. ‘Het is soms best
lekker boos te kunnen zijn’. Het sadomasochisme wordt conventioneel gezien als een vorm van pervers
gedrag, maar vanuit het subjectieve gevoel van een beoefenaar is het ongetwijfeld prettig. Zelfs een
depressie kan als ‘prettig’ aanvoelen, omdat het bekend terrein is. Voor fobische pati€nten is de
toestand van angst weliswaar niet gewenst, maar ze krijgen weer een zekere greep op zichzelf en de
omstandigheden door het object van de fobie te vermijden. Daarmee voorkomen zij het ondragelijke
aspect van het proces. Anderen doen bovendien juist graag mee aan gevaarlijke sporten waar angst een
belangrijke rol in speelt.

Vanuit Boeddhistisch standpunt wordt ieder gedrag, dat het niveau van de bedekkende vloeistof
verhoogt, ‘verlangen’ genoemd. Daar wordt dan wel onmiddellijk bij gezegd, dat dit ‘verlangen’ niet
tot echte vreugde leidt, maar de oorzaak van lijden is. Het ware geluk zit niet in de waan van het
gevoel, of het nu positief, negatief of zelfs neutraal is, maar in de vermindering van het proces. De
bedekkende vloeistof is dan niet meer nodig en men is vrij (van de omstandigheden). Daarom is zowel
het zich prettig voelen door de positieve vloeistof ‘lust’, als door de negatieve vloeistof ‘boosheid’ een
oneigenlijke prettige toestand. Deze is gebaseerd op de illusie van beheersing van de omstandigheden.
De juiste prettige toestand wordt verkregen door “de verfrissende koelte van het nirwana”, waarbij de
symptomatische cover-up niet meer nodig is.

Aanwijzingen voor het meerdimensionale model

Een belangrijke aanwijzing voor het aangepaste cover-up model is de beschrijving in Barendregt

[1988] van het volgende fenomeen. Tijdens de gedepersonaliseerde toestand bleek er een

‘nooduitgang’ te zijn. Het was mogelijk om ogenblikkelijk een stabiel bewustzijn te krijgen, wanneer er



een bepaald sterk gevoel opgeroepen werd. Daarna werd het gevoel een integraal bestanddeel van de
resulterende stabiele bewustzijnstoestand. De eerste keer was er een lustgevoel. Er ontstond inderdaad
een stabiel bewustzijn, maar met interessante afwijkingen. Bij het opscheppen van het eten werd steeds
teveel genomen—ondanks dat de ‘eigenaar’ van het bewustzijn dit niet wilde. Het stabiele bewustzijn
gebaseerd op lust werd daarom gezien als onwenselijk en werd afgebroken. Er trad toen een nieuwe
depersonalisatie op. De tweede nooduitgang was gebaseerd op angst. Niet omdat deze emotie bewust
opgeroepen werd; de angst verscheen ‘vanzelf” omdat depersonaliseren geen pretje is. Het stabiele
bewustzijn van een fobicus was het resultaat®. Na dit bewustzijn geobserveerd te hebben werd het
afgebouwd. Weer trad een depersonalisatie op. De natuurlijke reactie was deze keer boosheid: “Houdt
dit [depersonaliseren] dan ook nooit op!” Er resulteerde ogenblikkelijk een stabiel bewustzijn vol
boosheid. Dat werd ook afgebouwd en een stabiel bewustzijn gebaseerd op opmerkzaamheid werd
ontwikkeld. Dat was veel prettiger, maar het duurde een stuk langer om dit te bereiken.

De genoemde verschijnselen vormen geen echt bewijs dat het meerdimensionale coverup model
correct is; ze maken het model wel plausibel. De juistheid zal op een andere manier onderzocht moeten
worden.

Compressie van het proces

Naast de verfijning van het model nog een andere toevoeging. In Barendregt [1996] wordt de
bewustzijnstoestand ‘vruchten van het pad’, bekend uit het klassieke Boeddhisme, gelijkgesteld in het
cover-up model aan die toestand waarin een proces net verdwenen is en een redelijk laag vloeistof
niveau gemakkelijk de overgebleven processen—die nog in gecomprimeerde vorm aanwezig zijn—
ruimschoots bedekt. Daarna moet het volgende proces toegestaan worden de plaats in te nemen van het
oude reeds geé€limineerde proces om er aan te gaan werken. Men verliest daarbij de vruchten van het
pad. Dat wil zeggen dat er dan een veel minder mooi bewustzijn ontstaat: het proces dat overwonnen
was leek terug te zijn (maar dat is niet zo, het is het volgende proces). In de literatuur van het
Boeddhisme staat beschreven dat men kan wensen dat dat nieuwe proces alleen tijdelijk groot wordt
ten behoeve van de verdere zuivering. Houdt men dan weer voor een periode op met het meditatie
werk, dan zal het nieuwe proces weer de gecomprimeerde plaats innemen, waar het ook was tijdens de
eerste toestand van ‘de vruchten van het pad’. Het is aan te raden deze procedure te volgen, omdat men
dan in de tussentijd dat men niet mediteert een zuiverder bewustzijn heeft.

4. Onderbouwing

Ten aanzien van het cover-up model zijn er de volgende wetenschappelijke vragen, die om klassiek’
empirische verificatie vragen.

1. Het proces. Bestaat het en hoe werkt het?

2. De cover-up. Bestaat het en hoe werkt het?

3. Zuivering van de geest. Bestaat het en hoe werkt het?
4. Nirwana. Bestaat het en hoe werkt het?

Deze vragen zullen nog nader geoperationaliseerd moeten worden. Samen met de verificatie ervan

8 Hiermee is de hypothese van mijn vader Barendregt [1982] fenomenologisch gestaafd. Deze hypothese komt erop neer
dat fobi\"een ontstaan als cover-up van een depersonalisatie. Dat depressie een andere mogelijke cover-up is heb ik niet
ervaren, maar is een nieuwe hypothese.

9 In tegenstelling tot de empirische fenomenologie toegepast in Barendregt [1988] en [1996].

6



zullen onderzoekers hierdoor beziggehouden worden voor een belangrijk deel van de 21-ste eeuw.
Wellicht is er zelfs meer tijd nodig. Niet bezwaard door het moeten opbouwen van een carri're in de
cognitiewetenschap of de neurofysiologie durf ik een aantal speculatieve kwalitatieve vermoedens uit
te spreken.

Het proces

Er is veel computationele kracht nodig om het menselijke bewustzijn draaiende te houden. Het is
vergelijkbaar met wat een moderne computer doet door middel van zijn operating systeem. Hoewel de
onderliggende neurale mechanismes van de hersenen van de mens minder snel werken dan de hardware
in een computer, is de bandbreedte van onze input toch zeer groot. Onze zintuigen, met name de ogen,
hebben een hoge graad van parallelliteit. Nu is het zo dat wanneer een computer nuttig werk doet, de
gebruiker niet kan waarnemen wat er ‘onder water’ gebeurt. Zouden de bitpatronen wel zichtbaar zijn,
dan is het systeem meestal ‘gecrashed’.

These: Tijdens de waarneming van het proces hebben wij toegang tot een laag niveau van onze neurale
activiteit.

Hiermee worden de drie aspecten van het proces verklaard. Immers, dat lage niveau zal zeker chaotisch
verlopen vanwege de reeds genoemde hoge bandbreedte van onze zintuigen. Verder hebben wij dat
niveau niet in de hand, evenmin als dat een computer, die bijvoorbeeld een fabriek op geordende wijze
aan het sturen is, in de hand heeft welke bit-stromen er door hem lopen. Tenslotte licht het voor de
hand dat er sterke mechanismes in ons zijn, die willen voorkomen dat wij onze neurale activiteit op
laag niveau kunnen zien. Dit verklaart het ‘ondraagbare’ aspect ervan. Wellicht is het mogelijk en
zinvol om een mediterende die het proces waarneemt te scannen met behulp van een van de moderne
apparaten, waarmee in het levende brein gekeken kan worden.

De cover-up

Wat zouden de mechanismen kunnen zijn om ons bewustzijn af te schermen van de minder zinvolle
informatie die aanwezig is in het proces? In de neurofysiologie kent men als mechanisme voor de
overdracht van informatie tussen neuronen het oversturen van chemische boodschappers over een
kleine afstand bij de uiteinden (synapsen). Deze zogenaamde synaptische overdracht gaat zeer snel en
1s in staat een signaal te versterken of te verzwakken. Daarnaast kent men de zogenaamde volume
overdracht, waarbij verschillende soorten chemische boodschappers over langere afstanden door de
hersens stromen en op afstand hun werk doen. Dat werk kan bestaan uit een modificatie van de
synaptische overdracht; hierdoor kunnen signalen zelfs gestopt worden.

These: Volume overdracht is het mechanisme dat het proces op verschillende manieren onderdrukt. De
vele chemische boodschappers die hiervoor mogelijk zijn bepalen de vele kleuren van de cover-up
vioeistof.

Wellicht is het mogelijk om mediterenden te onderzoeken tijdens verschillende fasen van hun meditatie
en aan te tonen dat de concentratie van chemische boodschappers in belangrijke mate athangt van de
bewustzijnsfasen waarin zij zich bevinden. De algemeen bekende relatief lange tijd waarmee een
emotie beklijft is consistent met de afbraaktijd van sommige chemische boodschappers. De rol van de
liquor'® (cerebrospinal fluid, CSF) kan wellicht belangrijk zijn voor de volume overdracht.

10 Een vloeistof die door holtes in het brein stroomt en in kontakt staat met belangrijke schakel-centra.

7



Fenomenologische evidentie hiervoor is het volgende. Tijdens het superbewustzijn, beschreven in
Barendregt [1988], is men in een toestand waarin sterke pijn nog wel goed voelbaar is, maar niet meer
als erg ervaren wordt. Hetzelfde verschijnsel treedt op wanneer er endorfine in de liquor wordt
ingebracht.

Het is bekend uit het leven dat een emotie snel omgezet kan worden in een andere
‘tegengestelde’ emotie. Verliefdheid kan jaloezie worden; een manie kan overgaan in een depressie en
andersom. Het zou mooi zijn als dit verschijnsel uiteindelijk verklaard kan worden uit concentratie
verschuivingen tussen de verschillende chemische boodschappers die een rol spelen in de volume
overdracht.

De zuivering

Meditatieoefeningen lijken zeer eenvoudig: opletten op de gewaarwording van het ademhalen tijdens
het zitten en op de gewaarwording van de voetstappen tijdens het lopen. Hoe kan het nu zo zijn, dat
deze oefeningen een zuiverend effect hebben? In werkelijkheid zijn de oefeningen meer complex. Men
moet met de juiste aandacht opletten op de verschillende componenten van het bewustzijn: input,
gevoel, cognitie en output. Op alles wat er zich maar voordoet. Daarbij is het belangrijk toeschouwer te
zijn en de loop der gebeurtenissen niet te beinvloeden. Omdat de zithouding niet prettig is (men zit met
opgevouwen benen en dat gaat pijn doen) blijkt dat een behoorlijke opgave te zijn.

Het is bekend dat de hersenen plastisch zijn. Door het aanmaken van nieuwe neurale
verbindingen kunnen nieuwe circuits ontstaan. Dit gebeurt bijvoorbeeld wanneer wij een nieuwe
mechanische beweging (zoals fietsen) gaan leren. Schuin door de bocht fietsen is een moeilijke opgave
waar onze hersenen echter al op jonge leeftijd goed toe in staat zijn. De meditatieoefeningen richten
zich op de snel wisselende fenomenen welke voortdurend aanwezig zijn. Uiteindelijk zal men op deze
manier het proces met de drie eigenschappen zien. De bedoeling van dit alles is dat het mechanisme
van het lijden begrepen wordt. Het uitgangspunt daarbij is dat het lijden in ons aangemaakt wordt; door
het intuitief te begrijpen kunnen we het wellicht verminderen of zelfs uitschakelen. Deze vorm van
begrijpen is niet rationeel. Een vijfjarig kind dat kan fietsen zal de wetten van de mechanica waarmee
een mooie bocht gemaakt wordt niet rationeel begrijpen. Maar op intuitief niveau begrijpt hij of zij
perfect hoe schuin je door de bocht kunt fietsen zonder te vallen. Het is dit intuitieve begrip van het
mechanisme van het lijden waarnaar het onderzoek van de meditator op gericht is. Wanneer wij rustig
en met overgave naar het proces kijken is het mogelijk, dat er een zodanig terugkoppelingsmechanisme
ontwikkeld wordt, dat de automatismes verbroken worden.

Het zal moeilijk zijn om de precieze werking van deze zuivering wetenschappelijk vast te
leggen, omdat het terugkoppelingsmechanisme subtiel is. Evenzo zal het moeilijk zijn om een verschil
te zien tussen een brein dat kan fietsen en hetzelfde brein toen het nog niet kon fietsen. Maar het effect
van de zuivering is wellicht gemakkelijker aantoonbaar. Het waarnemen van het proces is namelijk
zeer dramatisch. Na de zuivering zal er wellicht een duidelijk meetbare verminderde neurale activiteit
zijn, terwijl de proefpersoon toch onder dezelfde omstandigheden verkeerd.

These: De juiste aandacht kan gewoontes, vastgelegd in neurale circuits, doorbreken en heeft als
zodanig een zuiverende werking op het bewustzijn. lemand die op een gegeven moment een proces
geélimineerd heeft, bezit een meetbaar andere hersenactiviteit dan daarvoor.

Andere evidentie voor de effectiviteit van de ontwikkeling van aandacht komt van Kabat-Zinn [1991].
Hierin wordt beschreven hoe de methode gebruikt kan worden voor verschillende vormen van
psychotherapie.



Het nirwana

Dit betreft het meest originele aspect van het Boeddhisme (en het cover-up model): er is een volkomen
zuiver bewustzijn. Dit lijkt welhaast onmogelijk. Men zal best willen aannemen dat een zekere
verbetering van het bewustzijn tot de mogelijkheden behoort, maar dat men hierin een hoogste graad
kan bereiken lijkt op zijn zachts uitgedrukt verwaand. Dit heeft te maken met weer een andere
didactische moeilijkheid van het Boeddhisme. In deze leer zegt men vaak: “Er wordt helemaal niets
bereikt”. Het werkt vaak verwarrend voor de student, maar de uitleg is eenvoudig. De zuivering van de
geest bestaat niet uit het verzamelen van aantekeningen voor goed gedrag, maar uit het uitdoven van de
oorzaak van slecht gedrag. Daarom is de volledig gezuiverde geest geen maximale toestand; het is een
minimale toestand en dus haalbaar.

Het zal zeker interessant zijn een brein te scannen dat alle vier processen heeft uitgedoofd. Zo’n
brein is alleen moeilijk te vinden''. Vroeg of laat zal er vast wel iemand die het pad voltooid heeft, door
zijn leraar naar een scan gestuurd worden, zeker nu er actieve belangstelling bestaat vanuit het
Boeddhisme—onder andere bij de huidige Dalai Lama—voor de westerse wetenschap, en andersom.
Ook al kan het nirwana als toestand van maximale zuiverheid begrepen worden, er blijft een
fundamenteel probleem dat een beter begrip van het nirwana in de weg staat. Tijdens de toestand van
het nirwana blijft er een vorm van objectloos bewustzijn over. Om echter verder te leven moet men
weer een (klein) proces bewust aanzetten. Men lijdt dan weer, maar men kan dan wel bijvoorbeeld naar
de bakker gaan en andere nuttige handelingen verrichten. Waarschijnlijk draait er tijdens de toestand
van het nirwana nog een klein mini operating system. Dit is vereist om weer een proces aan te zetten,
dat nodig is om verder te leven. Het zou overigens zo kunnen zijn dat dit mini systeem niet van neurale
oorsprong is maar gecodeerd wordt in een aantal lichaamlijke processen.

Maar daar ligt het probleem niet. De vraag is hoe het nirwana, een objectloos bewustzijn, tot
stand komt. Dit is volkomen onduidelijk. Op zichzelf is er een filosofische behoefte aan een dergelijk
begrip. Wij raken hier het ‘moeilijke’ bewustzijnsprobleem (the hard problem, zie Chalmers [1996]).
Het ‘gemakkelijke’ bewustzijnsprobleem bestaat uit de opgave van het vinden van een
(neuro)fysiologische beschrijving en verklaring van de volledige werking van de menselijke hersenen
en van ons gedrag. Hoewel de mensheid er waarschijnlijk nog minstens een paar honderd jaar voor
nodig heeft om dit probleem op te lossen, is het in principe denkbaar dat het gebeuren kan. Het
moeilijke bewustzijnsprobleem is dan echter nog niet noodzakelijkerwijs opgelost. Want ook al wordt
de activiteiten van de hersenen volledig begrepen, dan zouden deze ook ‘in het donker’ plaats kunnen
vinden: zonder dat er bewustzijn is. Wij hebben echter de indruk dat ons bewustzijn ‘echt’ is. Het
moeilijke bewustzijnsprobleem, stelt ten aanzien van die indruk de vraag hoe het komt dat wij dat echte
bewustzijn hebben (of denken te hebben). Het gemakkelijke probleem lost de vragen op tot op het
niveau vergelijkbaar met dat van een digitale videorecorder gekoppeld aan een computer. Bij ons lijkt
het dat er meer gebeurd en de vraag is of dat zo is en wat dat dan is.

Men kan ten aanzien van het moeilijke probleem ook de houding hebben dat een voldoende
hoge opstapeling van cognitieve processen—zeg maar een videorecorder met voldoende
computerkracht erachter—vanzelf een bewustzijn cre€ert dat als echt aanvoelt. Dat met andere
woorden het moeilijke probleem een schijnprobleem is en dat er alleen het ‘eenvoudige’ probleem is
(dat al moeilijk genoeg is). Zie bijvoorbeeld Dennett [1992] voor een dergelijke houding. Andere
filosofen, en de meeste leken, vinden deze houding op grond van introspectie onaanvaardbaar. Het door
ons beleefde bewustzijn heeft kwaliteiten van echtheid (de zogenaamde ‘qualia’), waarvan men zich
niet kan voorstellen dat een computer, met hoeveel lagen van terugkoppeling dan ook, deze kan

11 Dit in twee betekenissen: 1. de bezitters ervan zijn schaars en verder zijn zij moeilijk detecteerbaar; 2. het is moeilijk aan
hen te zien dat zij het werk voltooid hebben.



bezitten. Na lang beraad heb ik de neiging—meer durf ik niet te zeggen—mij aan te sluiten bij deze
laatste groep'.

Vanuit de stellingname, dat er een duidelijk maar ongrijpbaar bewustzijn is dat tot nu toe niet in
het huidige natuurwetenschappelijke wereldbeeld ingepast kan worden, is de volgende these
aanlokkelijk.

These: Het nirwana, in de zin van een objectloos bewustzijn, is de onderliggende basis voor het
menselijke bewustzijn met zijn qualia. Het is voor alle mensen gelijk, maar iedereen gebruikt het op
een gedifferentiéerde manier voor zijn of haar persoonlijke bewustzijn.

Men kan denken aan digitale foto’s, welke de verschillende persoonlijke vormen van bewustzijn
voorstellen, die door een en de zelfde lichtbron ‘tot leven” worden gebracht, wanneer ze op een scherm
geprojecteerd worden. Het is volstrekt niet duidelijk wat voor verschijnsel het nirwana is. Op zichzelf
is dat geen bezwaar: zo kennen we ook ons bewustzijn van minuut tot minuut, zonder te kunnen zeggen
wat het is. Maar uiteindelijk zal er een incorporatie moeten komen van het nirwana binnen het
natuurwetenschappelijke wereldbeeld, dat daarbij waarschijnlijk aangepast zal moeten worden. Hoe dit
gebeuren moet is nog volkomen onduidelijk.

Referenties
Barendregt, H. P. [1988]. Buddhist phenomenology, in: M. dalla Chiara (ed.), Proceedings of the
Conference on Topics and Perspectives of Contemporary Logic and Philosophy of Science, Clueb,

Bologna, pp. 37-55. URL: <ftp://ftp. cs.kun.nl/pub/CompMath.Found/bp1.pdf>.

Barendregt, H. P. [1996]. Mysticism and beyond, Buddhist Phenomenology 11, The Eastern Buddhist,
new series, vol. XXIX, pp. 262-287. URL: <http://www.cs.ru.nl/ ~henk/BP/bp2.htmI>.

Barendregt, J. T. [1982]. Fobi€en en verwante angsten, In: De zielenmarkt, Boom, Meppel, Hoofdstuk
11. Engelse vertaling: URL <ftp://ftp.cs.kun.nl/pub/CompMath. Found/JTBarendregtFobias.pdf>.

Chalmers, D. J. [1996]. The conscious mind, Oxford University Press.
Dennett, D. [1992]. Consciousness explained, Penguin.
Kabat-Zinn, J. [1991]. Full Catastrophe Living, Dell.

Sartre, J.-P. [1938]. La Nausee, Gallimard.

12 Maar ik houd me niet (meer) met het harde bewustzijnsprobleem bezig.

10



