
  vermindert de kans op een nieuwe 

depressie

Mensen gaan op reis om zich te verwonderen over de hoogte van de bergen, de 
enorme golven van de zee, de grootsheid van de oceaan, maar ze gaan zonder 
verwondering aan zichzelf voorbij.
Augustinus (354-430)

Een interview van Desiree Weesie met Henk Barendregt en Anne Speckens op 
2 juli  in het universitair medisch centrum  Sint Radboud te Nijmegen

1

Henk Barendregt is hoogleraar 
grondslagen van de wiskunde en 
informatica, studeerde 
mathematische logica, promoveerde 
in 1971 in de  lambda calculus, een 
taal om algoritmen en bewijzen 
gestileerd weer te geven en kreeg 
voor zijn werk op dit gebied de 
Spinozaprijs .Hij beoefende 
Zenmeditatie en Vipassana. Henk 
ontmoeten is een ontmoeten van je 
ziel.

Anne Speckens is hoogleraar 
psychiatrie aan de 
Radbouduniversiteit. Ze is 
gespecialiseerd in cognitieve 
gedragstherapie en in 
Mindfulnessbased cognitive 
therapy.(MBCT).Anne 
ontmoeten is aandacht en 
toewijding genieten.



Concentratie aandacht gelijkmoedigheid
De term mindfulness las ik voor het eerst in het werk van Jon Kabat Zinn. Hij bouwde voort 
op het werk van Thich Nhat Hanh, haalde het begrip mindfulness uit zijn boeddhistische 
context en voerde het in de geneeskunde en de wetenschap in. Per toeval raakte ik bekend met 
het onderzoek van Anne Speckens en Henk Barendregt en hun collega biofysica, Stan Gielen. 
Zij onderzoeken hoe mindfulness werkt door testen te ontwikkelen  waarmee processen als 
concentratie, aandacht, gelijkmoedigheid gemeten kunnen worden en door onderzoek te doen 
met behulp van EEG en MRI. om te weten hoe het bewustzijn in elkaar zit. 

MINDFULNESS IS EEN open aandacht. Mindfulness is een milde aandacht. 
Het ene is niet mogelijk zonder het andere
Door met een milde, open aandacht aanwezig te zijn en te kijken,zonder te 
zoeken, raak je vertrouwd met wat er gebeurt, met wat er zich allemaal in jezelf 
afspeelt. Het is de enige weg naar vertrouwen en zelfvertrouwen.
HET IS EEN VORM VAN BEWUSTZIJN WAARBIJ JE GEDACHTEN EN 
GEVOELENS NOGMAALS VAN EEN AFSTANDJE BEKIJKT.
JE MERKT DAN DAT ER ALLERLEI GEDACHTEN VOORTDUREND 
DOOR JE HOOFD FLITSEN: WENSEN, ANGSTEN, ALLES WAT JE 
BEDENKEN KUNT. GEDACHTEN KOMEN EN GAAN WEER. JE KUNT 
ERVOOR KIEZEN JE BEWUST TE ZIJN VAN AL DIE WISSELENDE 
GEDACHTEN. ALS JE DAT DOET, BEN JE VRIJER: DE GEDACHTEN EN 
GEVOELENS BEPALEN NIET ALTIJD WAT ER MET JOU GEBEURT. JE 
ERVAART DAT ER IETS TE KIEZEN VALT. DIE ERVARING KAN HEEL 
BEVRIJDEND ZIJN. VOORAL ALS JE GEDACHTEN EEN EINDELOOS 
GEPIEKER WORDEN.

Op 2 juli bezocht ik Anne Speckens en Henk Barendregt in het universitair medisch centrum 
St. Radboud te Nijmegen voor een interview. Voor het hier volgende artikel heb ik gegevens 
gebruikt uit het interview en enkele bronnen geraadpleegd. 

Bijdrage Anne Speckens

Bij alle psychiatrische stoornissen spelen zowel biologische factoren als  psychologische en 
sociale factoren een rol. En dat is bij bipolaire stoornissen ook zo. Soms krijgen mensen een 
manie of een depressie naar aanleiding van de omstandigheden, door wat iets wat ze is 
overkomen. Soms spelen psychologische factoren een rol, hoe mensen zijn opgegroeid of hun 
manier van denken.  Maar  er spelen ook biologische factoren een rol. In de eerste plaats zijn 
dat natuurlijke erfelijke factoren.  Bij bipolaire stoornissen is dat in sterkere mate zo dan bij 
unipolaire depressies.  En het functioneren van de hersenen zal ook op een bepaalde manier 
anders zijn bij mensen die een bipolaire stoornis hebben dan bij hen die dat niet hebben. 
Medicijnen zijn natuurlijk een belangrijk onderdeel van de behandeling van bipolaire 
stoornissen.  Maar psychologische behandelvormen kunnen ook een belangrijke bijdrage 
leveren.  

2



Mindfulness en de bipolaire stoornis: compassie, acceptatie, goed voor jezelf zorgen
Er is nog geen empirisch onderzoek gedaan naar de effectiviteit van mindfulness bij bipolaire 
stoornissen.  Strikt genomen kunnen we dus niet bevestigen dat het werkt, omdat meer 
wetenschappelijk onderzoek nodig is. De klinische ervaring doet echter vermoeden dat het bij 
een bipolaire stoornis ook effectief kan zijn. Dezelfde soort processen die kunnen helpen een 
nieuwe depressie te voorkomen, kunnen ook van belang zijn bij een manisch-depressieve 
stoornis. Dan gaat het vooral om dingen als je meer bewust worden van je gevoel, van je 
gedachten, van je reacties op dingen en in plaats van automatisch te reageren.  Stil staan, 
afstand  nemen en  denken “Hé, wat gebeurt hier? Wat ben ik geneigd om te doen?  En is dit 
behulpzaam of niet?”
“Dankzij mindfulness word je meer  bewust van je gevoel en je denken en je reacties in je 
lichaam en je gedrag. Accepteer je wat je voelt en wat je denkt en neem je dan een “wijs” 
besluit over hoe je er het beste op kunt reageren. 
Een ander element dat heel belangrijk is, eigenlijk voor iedereen, maar vooral voor mensen 
met psychische problemen is de compassie: dat je leert jezelf te benaderen op een vriendelijke 
manier en goed voor jezelf te zorgen, op een accepterende manier in plaats van jezelf schuldig 
te voelen over alles wat weer mis is gegaan, want daar zijn we vaak heel goed in.”
Over het bepalen van je grenzen zegt ze:
“Vaak moet je dat proefondervindelijk vaststellen, maar daarvoor is bewust zijn van wat er 
allemaal gebeurt zo wezenlijk.  Zo kun je het proces bij jezelf herkennen en constateren welk 
effect dingen op je hebben.  Helpt dit mij of is het eigenlijk contraproductief? Wat gaat er 
vooraf aan hoe ik reageer? Je leert het proces beter kennen en door dingen zich gewoon te 
laten ontwikkelen kom je erachter hoe je op de beste manier met je klachten kunt omgaan.   

Bijdrage Henk Barendregt

Het menselijke bewustzijn is een raadsel. Het bewustzijn houdt verband met het brein, maar 
niemand weet hoe een reeks elektrische impulsen een 'geleefde' gedachte kunnen vormen of 
een beeld, een gevoel . De Boeddhistische psychologie ziet normaal functionerend bewustzijn 
als aan elkaar gelijmde losse fragmentjes. Desondanks voelt het meestal stabiel aan.
Hoe komt het dat we soms vanuit een stabiele toestand ons houvast kwijt raken? Wat gebeurt 
er dan precies in onze hersenen? Barendregt vermoedt dat het een en ander geregeld is door 
de concentratie van neurotransmitters in de cerebro- spinale vloeistof. Feit is dat cellen met 
opiaten en stresshormonen zich vlakbij deze vloeistof bevinden en wel op strategische 
plaatsen.
Barendregt vertelt over zijn ervaringen met inzicht meditatie: “In ons bewustzijn zit een 
proces, dat we kunnen waarnemen tijdens het mediteren. We zien chaos, we worden misselijk 
en hebben de dingen niet meer in de hand. Deze ervaring wordt ook 'de drie fundamentele 
karakteristieken' genoemd. 1. chaos, 2. weerzin, 3. zelfloosheid. Normaal dekken we dit 
proces toe met onze gewoontes en gedrag en de daarbij horende gevoelens. Dan hoeven we 
het niet te zien. Dat heeft wel een verslaving aan die gewoontes en gevoelens tot gevolg. Je 
kunt dit proces ook reinigen, dat doe je door middel van inzicht- meditatie: opmerkzaamheid 
aankweken, welk uiteindelijk zand in de raderen van het bewustzijn strooit. Daarna reinig je.” 

De  Praktijk

Hoe train je mindfulness?

3



Door langere tijd je bewustzijn te richten op een bepaald onderwerp (de dynamiek van je 
ademhaling of die van je voetstappen). Word je afgeleid, houd je dan bij het onderwerp, word 
je sterk afgeleid, verander dan van onderwerp en neem de afleiding als onderwerp.

Jon Kabat Zinn heeft een aantal opnamen gemaakt die bij de trainingen (Mindfulbased Stress 
Reduction Program) gebruikt worden om de meditaties te begeleiden. De bodyscan, de 
zitmeditaties en een aantal yoga-oefeningen worden rustig en helder uitgesproken zodat je de 
oefeningen goed kunt uitvoeren.
Ik oefen  er elke dag mee.
Het is voor mij een noodzakelijk goed, ik ben drie keer in mijn leven zwaar depressief 
geweest. Na het herstel, maar ook gedurende de depressies zelf,  oefen ik zoveel mogelijk om 
een nieuwe depressie te voorkomen. Ik weet nog steeds niet of het werkt en hoe het werkt. In 
elk geval maakt het mijn geest rustiger, al is het maar voor de tijd dat ik aan het oefenen ben.
Toen ik nog niet wist dat ik een bipolaire stoornis had zocht ik naar middelen om mijn onrust 
te verdrijven. Ik wandelde liever tussen de bomen en over de zandgronden dan over 
geplaveide wegen. Yoga verlichtte, massages brachten tijdelijk verzachting,  en de laatste 
jaren vond ik heil in meditatieve technieken. In mijn laatste depressie oefende ik elke dag 
trouw, maar het heeft niet kunnen verhinderen dat ik opgenomen moest worden en een jaar 
lang mijn dochter niet heb kunnen opvoeden. Het verdriet dat ik had toen mijn zus en zwager 
met Lisa in de auto wegreden kan ik nog navoelen. Zij was acht, ik werd achtenveertig. 
Precies vijf jaar geleden is dat nu.
Vanaf mijn kinderjaren ben ik al bezig om uit te zoeken hoe ik kan voorkomen dat ik ziek 
word. Ik kan er slecht tegen als een fysiotherapeut beweert dat je er met de nodige 
voedingssupplementen ook komt, internet staat ook vol met adviezen van mag ik zeggen 
charlatans? Ik ben blij met mijn intellectuele ontwikkeling, niet om ermee te pralen, maar 
omdat ik daardoor beter met mijn ziekte heb leren omgaan: het proces beter heb leren zien. 
Mijn gedrag beter heb leren waarnemen. Mijn gevoelens heb leren respecteren. En heb leren 
onderscheiden wat mij plezier schaft en wat niet.

Met plezier,

D.A.W.M.Weesie, juli 2007.
Email: d.weesie@home.nl

Verklarende woordenlijst:

- Meditatie: met open aandacht  aanwezig zijn, zonder oordeel, zonder verwachting.

- Neurotransmitters: Een neurotransmitter is een molecuul dat wordt gebruikt voor de  sig-
naaloverdracht tussen zenuwcellen ('neuronen') in het zenuwstelsel.

- Cerebospinale vloeistof = vloeistof in hersenholtes en in ruggemerg
- Vipassana meditatie = inzichtmeditatie

4

http://nl.wikipedia.org/wiki/Zenuwstelsel
http://nl.wikipedia.org/wiki/Zenuwcel
http://nl.wikipedia.org/wiki/Molecuul
mailto:d.weesie@home.nl


Vipassana betekent "inzicht". Vipassanameditatie leidt tot inzicht. Het is een van oorsprong boeddhistische 
meditatievorm, die vooral in Zuid-Azië wordt beoefend. Deze meditatievorm verschilt niet veel van de Zenme-
ditatie, maar gebruikt een andere techniek. Vipassanameditatie is in feite erg simpel. Het principe is: "aan-
dachtig zijn", je voortdurend bewust zijn van wat er hier en nu gebeurt. Dat kan van alles zijn: je lichaam, je 
ademhaling, je gedachten, je gevoelens of je emoties. Maar ook je zintuiglijke indrukken: wat je hoort, ziet, 
voelt, ruikt en proeft.
Deze meditatievorm verschilt van de zogenaamde concentratiemeditatie, waarbij de aandacht uitsluitend op 
één object wordt gericht, bijvoorbeeld een mantra, kaarsvlam of figuur. Door het richten van de aandacht op 
één object en het negeren van alles wat er verder op je afkomt, kun je tot rust en stilte komen. Maar in de re-
gel is deze rust en stilte van tijdelijke aard. Bij vipassanameditatie gebruiken we ook wel een meditatieobject 
om onze beweeglijke geest wat tot rust te brengen en als hulpmiddel om aandacht en concentratie te ontwik-
kelen. Als vast meditatieobject gebruiken we meestal het rijzen en dalen van de buik bij het in- en uitademen 
of het volgen van de gehele ademhaling. Maar daarnaast laat je de dingen die je afleiden toe en observeer je 
alles.
Bij dit proces moeten we leren om alles wat op ons afkomt aan gedachten, gevoelens en emoties niet te ver-
oordelen of te beoordelen. En die neiging hebben we allemaal. Door oefening leren we alle gedachten, gevoe-
lens en emoties toe te laten.
Meditatie is in het kort: het onbevooroordeeld observeren (helder waarnemen) van alle lichamelijke en menta-
le verschijnselen die in ons bewustzijn verschijnen. Zo leren we omgaan met allerlei gedachten en gevoelens 
en met onze emoties, zoals angst, kwaadheid, verdriet, jaloezie enzovoort. We leren ook omgaan met prettige 
en pijnlijke ervaringen, met onze eigen beperktheden en die van de mensen om ons heen. Het is een proces 
van aandacht ontwikkelen en jezelf openen. En hoewel het allemaal in feite simpel is - het vermogen om aan-
dachtig te zijn is altijd in ons aanwezig - vinden de meeste mensen mediteren vooral in het begin moeilijk. We 
zijn gewend om iets te doen om iets te bereiken en we willen zo graag onze zaakjes beheersen en sturen. We 
hebben het idee iets te moeten doen om onszelf te veranderen. Maar aandachtig zijn en jezelf openen leidt 
vanzelf tot toelaten, acceptatie en transformatie. Via dit proces bereik je harmonie in jezelf en dat leidt tot vre-
de en geluk.

 

 

- De drie karakteristieken

De drie karakteristieken (Pali: tilakkhana) zijn een boeddhistische beschrijving van de wijze 
waarop dingen en objecten in de wereld aanwezig zijn. Volgens de lering van de drie karakte-
ristieken zijn alle geconditioneerde dingen inconstant (Pali: anicca) en onderhevig aan stress 
(dukkha). Dit leidt tot de conclusie dat alle dingen daarom ook niet-zelf of zelfloos (anatta) 
zijn.

Anicca, dukkha, anatta

In veel suttas (toespraken van de Boeddha) worden de drie karakteristieken op de volgende 
manier gepresenteerd:

1. Alle geconditioneerde dingen zijn anicca (Pali): impermanent, inconstant, veranderlijk 
van aard. 

2. Alle geconditioneerde dingen zijn daarom ook dukkha: pijnlijk, brengers van ongemak 
en oncomfortabel. Dukkha verwijst ook naar de inherente stress welke door de veran-
derlijkheid der dingen veroorzaakt wordt. 

3. Omdat ze inconstant en veranderlijk zijn en ongemak brengen, is het niet passend om 
ze als iemands bezit of als 'zelf' te beschouwen. Ze zijn anatta: niet-zelf of zonder zelf, 
zonder eigenaar, bezitter. 

5

http://nl.wikipedia.org/w/index.php?title=Anatta&action=edit
http://nl.wikipedia.org/w/index.php?title=Dukkha&action=edit
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pali
http://nl.wikipedia.org/w/index.php?title=Anicca&action=edit
http://nl.wikipedia.org/wiki/Gautama_Boeddha
http://nl.wikipedia.org/wiki/Sutta
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pali
http://nl.wikipedia.org/wiki/Boeddhisme
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pali


Bronnen:

Jon Kabat Zinn.’Handboek meditatief ontspannen.’ Effectief programma voor het bestrijden 
van pijn en stress. Amsterdam,2000. 
 
Jon Kabat Zinn.’Waar je ook gaat daar ben je’.Meditatie in het dagelijkse leven. 
Utrecht,2007.

Mark Williams, John Teasdale, Zindel Segal, Jon Kabat Zinn.’Mindfulness en bevrijding van 
depressie.’Voorbij chronische ongelukkigheid.
Amsterdam,2007.

Edel Maex..‘Mindfulness. In de maalstroom van je leven.’ Tielt,2006.

Wikipedia

Edel Maex .‘Werken met mindfulness’. Aandachtsoefeningen in de maalstroom van je leven 
Boekje en CD. Tielt, 2007.

6


